

رَفِعُ

جَعْلُ الرَّحْمَنِ الْبَخْرَى  
الْأَسْنَدُ لِلَّهِ لِلْفَزُورِ كَرِيس

# صَلَاحُ الْعَالَمِ بِإِفْتَاءِ الْعَالَمِ

تصْنِيفُ  
الشَّيْخِ الْعَلَامَةِ حَامِدِ بْنِ عَلَى الْعَمَادِيِّ  
المَوْفُّ سَنَةُ ١١٧١ هـ. رَحْمَةُ اللهِ

تقديم وتحقيق وتعليق  
عليٌّ حَسَنٌ عَلَيْهِ الْحَمْدُ

رَاجِعٌ مَسْأَلَاتٍ  
عَنْ سُنْنَةِ أَبِي

رَفِعُ

بِعْدِ الْرَّحْمَنِ (الْجَنِيُّ)  
أَسْكَنَ اللَّهُ الْفَرْوَانَ

رَفْعُ

رسائل من التراث الإسلامي

بعن الأرمني (الجَنِي)

٦

(أَسْكَنَ اللَّهُ لِلْفَرْوَانِ)

صَلَاحُ الْعَالَمِ

بِإِفْتَاءِ الْعَالَمِ

تصنيف

الشِّيخُ الْعَلَامُ حَامِدُ بْنُ عَلَى الْعَمَادِي

المتوفى سنة ١١٧١ هـ. رَحْمَهُ اللَّهُ

تقديم وتحقيق وتعليق

عَلَى حَسَنٍ عَلَى عَبْدِ الْحَمِيدِ

دار عَمَّار

عمَّان

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

حقوق الطبع محفوظة

الطبعة الأولى

١٤٠٨ - ١٩٨٨ م



دار عَمَّار

الأردن - عَمان - سوق البَشَرَاء - قرب الجامع الحسيني  
ص. ب ٩٢٦٩١ - هاتف ٦٥٣٤٣٧

## مقدمة لتحقيق

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ، نَحْمَدُهُ، وَنَسْتَعِينُهُ، وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ  
مِنْ شَرِّ رُوْسَنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهِدِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَهُ،  
وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِيٌ لَهُ.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أن محمداً عبد الله ورسوله .

أبا عبد :

فإن «من الأمور المقررة في الدين، أن الإنسان في الحياة الدنيا مسؤولٌ عن كُلّ قولٍ يتفوهُ به، قال تعالى: ﴿مَا يَلْفِظُ مِنْ  
قُولٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ﴾ [ق: ۱۸]، ومسؤولٌ - أيضاً - عن كل  
عملٍ تقتربه جوارحه، قال تعالى: ﴿كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ﴾  
[المدثر: ۳۸]، حتى إنَّه مسؤولٌ عن كُلُّ خَطْرَةٍ من خَطَرَاتِ عَقْلِهِ  
ونفسه إذا عمل بها، قال تعالى: ﴿وَإِنْ تُبْدِوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفِوْهُ

يحاسبُكُمْ بِهِ اللَّهُ ﷺ [البقرة: ٢٨٤].

فَإِلَّا إِنَّ اسْنَانَ مَسْؤُلٍ مَسْؤُلَيَّةً مُطْلَقَةً عَنْ أَعْمَالِهِ وَأَقْوَالِهِ وَظَاهِرِهِ  
وَبِإِنْتِهِ، وَأَنْ يَرْبِطَ كُلَّ ذَلِكَ بِأَحْكَامِ الدِّينِ مِنْ حَلَالٍ وَحَرَامٍ،  
وَأَنَّهُ مَحَاسِبٌ عَنْ كُلِّ ذَلِكَ، مَجْزِيُّ عَنْهُ فِي الْآخِرَةِ؛ إِمَّا جَنَّةً وَإِمَّا  
نَارًاً.

وَمِنْ هُنَا تَبَدُّلُ حَاجَةُ الْمُسْلِمِ إِلَى السُّؤَالِ وَالاستِفْسَارِ عَنِ  
أَحْكَامِ الدِّينِ فِي كُلِّ كَبِيرٍ وَصَغِيرٍ فِي هَذِهِ الدُّنْيَا، إِذْ لَيْسَ كُلُّ  
مُسْلِمٍ عَلَى اطْلَاعٍ كَامِلٍ عَلَى أَحْكَامِ الدِّينِ بِحَدَافِرِهَا.

وَ(الْفَتْوَى وَالْفُتْيَا): بِيَانِ الْحُكْمِ، يُقَالُ: أَفْتَى الْفَقِيهُ فِي  
الْمَسَأَةِ: إِذَا بَيْنَ حُكْمَهَا، وَاسْتَفْتَيْتُ: إِذَا سَأَلْتَ عَنِ الْحُكْمِ.

قَالَ تَعَالَى: ﴿يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفْتَيُكُمْ فِي الْكَلَالَةِ﴾  
[النَّسَاءُ: ١٧٥].

وَمِنَ الْمَعْلُومِ أَنَّ أُولَئِكَ الْمُفْتَينَ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ، وَأَرْفَعُهُمْ قَدْرًاً  
وَأَصْدَقُهُمْ قَوْلًاً، وَأَبْلَغُهُمْ بِيَانًاً وَأَحْسَنَهُمْ قَصْدًاً، وَأَرَأَفُهُمْ بِالنَّاسِ،  
هُوَ رَسُولُ اللَّهِ الْأَمِينُ عَلَى وَحْيِهِ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ صَلَواتُ اللَّهِ  
وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ<sup>(١)</sup>.

---

(١) «إِعْلَامُ الْمُوقِعِينَ» (١ / ١١) لابن القيم.

ولهذا كان منصب الإفتاء من أرفع المناصب شرفاً، وأعلاها قدرًا، وأشدّها خطراً، وأعظمها مسؤولية أمام الله العظيم، وأمام جماعة المسلمين، وإنّا لامانة عظيمة في عنق المفتين»<sup>(١)</sup>.

«ومفتى هو المُخْبِرُ بِحُكْمِ الله تعالى لمعرفته بدليله»<sup>(٢)</sup>.

ولقد اشترطَ أهلُ العلمِ في المفتى مُؤهّلاتٍ عدّة حتى يكون ذا قدرة على الفتيا، وهي خمسة:

الأول: الإسلام.

الثاني: التكليف.

الثالث: العدالة.

وهذه الثلاثة متّفقٌ عليها بينهم.

واشتّرطوا أيضًا:

الرابع: الاجتهاد.

---

(١) «الفتوى وعلاقتها بالمجتمع» (٦ - ٨) لعز الدين الخطيب التميمي.

(٢) «صفة الفتوى» (ص٤) لابن حдан. طبع المكتب الإسلامي - بيروت.

وهو قولُ جمهورِ أهلِ العلمِ ، والاجتِهاد عبارةٌ عن أربعةٍ  
أمورٍ :

١ - العلم بالكتاب والسنة : بأن يعرف ما فيهما ممّا يتعلّق  
بالأحكام معرفةً تفصيليةً ، بأن يحفظ جملةً غالبةً منها ، أو يكونَ  
مُتمكّناً من الوصول إلى معرفة ذلك بيسير وسهولة ، مع معرفة وجوهِ  
الدلالة القرآنية والحديثية ، وتمييز صحيح الحديث من سقيمه ،  
وناسخه ومنسوخه ، وعامّه وخاصّه ، ومطلقه ومُقيّده<sup>(١)</sup> .

٢ - العلم بلسان العرب : ومعرفته معرفةً تُنحوّله فهّمَ القرآنَ  
والسنة الواردِين بلغة العرب ولسانهم .

٣ - العلم بأصول الفقه : وهو كالأساس للمفتي ، إذ به  
يعرفُ مدارك الأحكام ، ويصلُ إلى الأدلة التفصيلية .

٤ - العلم بإجماع العلماء واختلافهم : وذلك حتى لا يخرج  
عنه ، ويبقى ترجيحه الموافق للدليل كتاباً وسنةً ضمّنَ الأقوالِ  
المختلفَ فيها .

---

(١) انظر «التذكرة في علوم الحديث» (رقم ٤١ - ٤٥)، لابن الملقن،  
بتحقيقِي؛ طبع دار عمار للنشر والتوزيع، عمان / الأردن.

**الشرطُ الخامس : جودة القرية واليقظة :** فلا تصلح فتياً  
الغبي والمغفل ، ولا من كثُرَ غلْطَه<sup>(١)</sup> !

«ما تقدَّم يتبينَ أَنَّ فُتِيَ الْمُقلَّدِ لَا تَصِحُّ ، وَالْمُقلَّدُ : هُوَ مَنْ يَقْبِلُ  
قَوْلَ الْغَيْرِ بِغَيْرِ دَلِيلٍ»<sup>(٢)</sup> .

ولقد انتصر الإمام الشوكاني في رسالته «القول المفید في  
الاجتهاد والتقلید» لهذا القول المختار بمنع فتيا المقلد ، فقال:

«... الْذِي أَعْتَقُدُهُ أَنَّ الْمُفْتِيَ الْمُقلَّدُ لَا يَحْلُّ لَهُ أَنْ يُفْتِيَ مِنْ  
يَسَّأَلُهُ عَنْ حُكْمِ اللَّهِ ، أَوْ حُكْمِ رَسُولِهِ ، أَوْ الْحَقِّ ، أَوْ عَنِ الثَّابِتِ فِي  
الشَّرِيعَةِ ، أَوْ عَمَّا يَحْلُّ لَهُ أَوْ يَحْرُمُ عَلَيْهِ ، لَأَنَّ الْمُقلَّدَ لَا يَدْرِي بِواحِدٍ  
مِنْ هَذِهِ الْأَمْوَرِ ، بَلْ لَا يَعْرِفُهَا إِلَّا الْمُجَتَهُدُ ...».

وبعد: . . .

فهذه قالاتُ أَهْلِ الْعِلْمِ فِي أَحْكَامِ الْفَتْوَىِ ، وَشَرْوَطُهُمْ فِي  
الْمُفْتِيِّ ، لَخَصْتَهَا - إِنْ شَاءَ اللَّهُ - تَلْخِيصًا حَسَنًا مُسْتَحْسَنًا ، حَتَّى  
يَرْتَدُعَ الْمُتَسَلِّقُونَ مِنْ صَبَرِ الْإِفْتَاءِ عَنْ بَاطِلِهِمْ ، وَيَرْجِعُوا عَنْ غَيْرِهِمْ ،

---

(١) «الفتيا ومناهج الإفتاء» (٢٩ - ٢٦) ، لمحمد سليمان الأشقر.

(٢) «الفتيا ومناهج الإفتاء» (٢٦ - ٢٩).

فهم - والله - غير مُتَّبِّعين في تقليدهم ! فكيف يتصدرون الإفتاء  
والاجتهاد ؟ !

وإننا لنرى بين ظهيرائينَا مَنْ لَمْ يسمع بِهَذِهِ الشروطِ، فضلاً  
عَنْ أَنْ يَعْرَفَهَا، بِلَهُ أَنْ تَتَوَفَّ فِيهِ، وَمَعَ ذَلِكَ فَإِنَّهُ إِذَا أَفْتَى سَمِعْتَ  
لَهُ ضَجِيجاً كَضَجِيجِ الْقَنَابِلِ، وَهَدِيرًا كَهَدِيرِ الرَّعْدِ الصَّاعِقِ،  
مُصَاحِبًا هَذَا كَلْمَةً نَابِيًّا بَعِيدًا عَنْ مَنْطِقِ أَهْلِ الْعِلْمِ وَأَدْبِرِهِمْ، غَيْرِ  
لائقٍ بِمُسْلِمٍ عَامِيًّا !!

والمصنف رحمه الله في رسالته التي نُقَدِّمُ لها «صلاح العالم  
بإفتاء العالم»، قد عانى من أمثال هذا المفتى، وكتب رسالته هذه  
قمعاً لجهله، وإيقاظاً لعقله !

ومن محسن رسالتنا هذه أَنَّا حَفِظَتْ لَنَا فتاوى عَدِّ مِنْ أَهْلِ  
الْعِلْمِ فِي تعزير مَنْ هَذَا حَالُهُ مِنَ الْمُفْتَنِينَ، وَبِيَانِ أَنَّهُ بِالرَّدِّ وَالْطَّردِ  
قَمِينَ !

وخاتمة القول :

هذه الرسالة تعالج مشكلةً عصريةً عَمِّتْ وَطَمِّتْ، هي نحو  
ما قد قيل قدِيمًا :

تصلَّرَ للتدريسِ كُلُّ مُهَوَّسٍ  
 بليدٌ ويُدعى بالفقيرِ المدرِّسِ  
 فُحُقٌ لأهلِ العالمِ أَنْ يَتَمَثَّلُوا  
 بِبَيْتٍ قديمٍ شاعَ فِي كُلِّ مجلسٍ  
 لَقَدْ هَزَّلْتَ حَتَّى بَدَا مِنْ هُزَالِهَا  
 كُلَاها وَحَتَّى سَامَها كُلُّ مُفْلِسٍ<sup>(١)</sup>  
 وقد قيل هذا في التدريس ، فكيف بالإفتاء؟!  
 وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

وكتبه  
 أبو الحارث  
 علي بن حسن بن علي بن عبد الحميد  
 الحلبي الأثري  
 السبت / ٤ ربيع الثاني / ١٤٠٧هـ .

---

(١) «خطط المقرizi» (٢ / ٣٨٠)



رَفِعُ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَبَارَكَ اللَّهُ بَيْنَ يَدَيْكُمْ

النُّسْخَةُ الْمُعْتَدَةُ فِي التَّحْقِيقِ  
وَمَنْهَجُ التَّحْقِيقِ

- اعتمدت في تحقيري لهذه الرسالة على نسخة محفوظة ضمن مجموع للمصنف<sup>(١)</sup>، مصور في مركز الوثائق والمخطوطات التابع للجامعة الأردنية، فلهم منا جزيل الثناء والشكر.
- تقع المخطوطة في سبع ورقات، مسطرتها ٨ × ٢٦، وخطها نسخي جميل<sup>(٢)</sup>.
- استنسختها، وقابلتها، وضبّطت نصّها، ورقمتها.

---

(١) جُلُه بخطه.

(٢) وقد كُتب على وجه الورقة الأولى: «طالعه الفقير إليه علي العمامي غفر له».

قلت: وهو والد المصنف، توفي سنة (١١١٧هـ)، ترجمته في «عرف

البشام» (ص ٩٢)

وفصلاتها .

● علّقت على غريب الكلمات الواردة فيها .

● خرّجت الأحاديث النبوية الواردة فيها تخرّيجاً علمياً .

● عزوّت الآيات القرآنية إلى مواضعها في كتاب الله .

(تنبيه) : بعد انتهاء المصنف من رسالته قال :

«ولنذكر بعض كلماتٍ مبيّنةٍ لما قدمناه، تنور بعض ألحاظه،  
وتوضّح مغلق ألفاظه . . .»، ثم سرّدتها جميعاً .

وقد قمتُ في تعليقي على هذه الرسالة بنقل كلماته هذه إلى  
مواضعها من الرسالة تعليقاً، مصدراً عليها بقولي : «قال المصنف :

. . .»، فاقتضى التنبيه على ذلك .

● وقد كتبت المقدمة المتقدمة، إضافة للترجمة اللاحقة  
للمصنف .

● وختمتُ عملي بصنع فهرس للرسالة .

رَفِعُ

عبدالرحمن (الجوني)  
أُسْكَنَ اللَّهُ لِلْفَوْرَكَس

## مُوجَزٌ تَرْجِمَةُ الْمُصَنِّفِ

- هو الشيخ حامد بن علي بن إبراهيم العِمادي الدمشقي .
- ولد بدمشق في جُمادى الثانية سنة ثلث و مائة وألف .
- ونشأ بها ، فقرأ القرآن ، واشتغل بطلب العلم على جماعة من أهل العلم .
- مشايخه كثيرون ، أشهرهم : أبو المواهب بن عبد الباقي ، وعبد الغني النابلسي ، وعبد القادر بن عمر التَّغْلِبِي ، وأحمد النَّخْلِي المكي ، وغيرهم .
- درس بمدارس عدّة ، أهمها السُّلَيْمانية ، وتصدر للإفتاء في دمشق .
- كان مُكتِّراً - رحمه الله - من التصنيف والتأليف في مختلف أنواع العلوم ، ومن مؤلفاته :
  - 1 - شرح نور الإيضاح .

٢ - الفتاوي.

٣ - الإتحاف شرح خطبة الكشاف.

٤ - تشنيف الأسماع في إفادة «لو» للامتناع.

٥ - التفصيل في الفرق بين التفسير والتأويل.

٦ - ديوان شعر.

وغير ذلك.

● توفي يوم الأحد السادس شوال سنة إحدى وسبعين ومئة  
وألف، ودُفن بمقبرة الباب الصغير.

● ترجمه المرادي في «عَرْفُ الْبِشَامِ فِي مَنْ وَلَيَّ فِتْوَى دِمْشَقِ الشَّامِ» (ص ١٠٨)، وفي «سَلْكُ الدَّرَرِ» (٢ / ١١)، والخصني في «مُنْتَخَبَاتُ تَوَارِيخِ دِمْشَقِ» (٢ / ٦٢٣)، والبغدادي في «هَدِيَةُ الْعَارِفِينَ» (١ / ٢٦١)، والزرکلي في «الأعلام» (٢ / ١٦٦).

رُفَع

بعن الرَّسْمِيِّ الْجَنْوبيِّ  
لِلْكُلُوبِ الْفَرَادِيِّ

٥٠٠م

صلاح العالِمِ بِأَنْقَلَا، العَالَمُ  
بِصَاحِبِ الْعَزَمِ خَارِجُ الْمَدَنِ  
عَزَابُهُ لَهُ

طَالِعُ الْعَوْنَى الْعَوَى



صورة عنوان النسخة المخطوطة

حمد لله الذي جعلني أكتب ويسعني  
 لكتابه مثلكم وبالشكور له تعمم المعم والصلوة  
 والسلام على سيدكم يا سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم  
 الماء كافر في ذريته وعلى الارأة الامامية ما يرسو  
 ومحظى به ويسعد فعد مثل الصيغ المعم طالع من  
 عباد بن ابراهيم عن عبد الرحمن العواد في غير الفتن  
 لم ينفعنا احد احاديثه من بعض البلاد، اقرب به لهذا  
 الماء، عن رجل يعارض منتهيات الناشر لرواية الراذ  
 سايرها في الجواب، ويسأله في الخطاب، مع جملة  
 الذي ملا رقاده وعده معرفتها ابداً، لا يضر  
 اهانة من المغول ولا المغول من المغول، فهل  
 يحب رفعه ومنه او لا؟ حيث بالسان لا استطاع  
 السان في حجۃ زهرة ومنه وشرف الماء على  
 ورد منه، لعنهم ارافات العالم في المسائل الامامية  
 ولمن الشرح ما تلقيه اليه من افكاره وآرائه فهو  
 من خقب الله تعالى يخوض عن الباطل مصوّر المأكرونة  
 الدرك والمالحة كلّه في حب اعزاز علم الاسلام ونفع  
 بعالياته للهمة اللئام، وفي ذلك ترسيب المعتقد، فترى  
 المسلمين ينكحون في المعمونه وتحليلوا شربه من مطوة  
 والمغومه، سمه، فان قبل حد العلم باء واما نهان لم يجيء واثباته  
 قال في منه المفتري عز عيسى عليه السلام لا يشكوا لك  
 عند الله اقطالها لا ينتفعوا بما اقطعوا وتأويل  
 ما ورد ادالتميكي اصطاده يقول القول بحسب مذهب ابيه  
 عليه وسلم من افني الناس بغير علم لفترة حلا يدة المسورة والدار

العنوان

صورة الصفحة الأولى من المخطوطة

في الفوایع

حَالَهُ عَلَيْهِ حَادَّ تِبَرٌ، ثُمَّ أَدَّ الْأَخْتَارَ وَكُوفَّ افْتَلَهُ فَيَسِّعُ  
فِيهَا كُمْ وَمَصَالِحُهُ لِكُوفَّهُ، بِرُّهُ عَلَى بَهَارَةِ الْبَيْضَاءِ فَلَا  
يَلْزَمُ مِنَ الْمَغَاظِفِ وَالْوَوْرِ كُلُّ الْمَسَافَةِ لِمَا هُوَ كَعْمَادَهُ  
أَرَادَهُ وَرَدَ عَلَيْهِ مَارِدَهُ وَالْبَيْهِقَيْ فِي شِرْحِ اسْمَاءِ اللَّهِ  
الْمُبَارَكَيْ عَنْ عَمَّارِيْ عَنْ عَزِيزِيْ إِذْ قَالَ لِهِ رَبِّهِ اللَّهُ  
أَنَّ لِأَيْمَانِيْ لِيْخَلِيْنِيْ وَقَدْ بَيْنَ أَنَّهُ مَهَادَهُ لِكَفَيَاَهُ  
مِنْ كَبَابِهِ الْعَزِيزِ وَفَضْلَهَا عَلَيْهَا مِنْ عَلَيْهَا، وَجَهَهَا مِنْ  
جَهَهَا، وَهُنْ فَوْلَتَهَا النَّمَّ عَلَيْهِ بِفَاسِنِهِ الْأَمْنِ هُوَ مَوْلَى  
الْجَيْمِ وَرَوِيَ أَنَّ النَّجَى حَلَى الْمَدِ عَلَيْهِ وَمَكَّهُ كَلَّاَيْ بَكَرَ  
وَمِنْ أَنَّهُ عَنْ يَالِبَرِ لَوْلَادَهُ (عَدَانَ) لَأَيْمَانِيْ لِيْخَلِيْنِيْ  
وَقَالَ رَجُلُهُ سَبَرُهُ أَيْنَمَّا يَلِيْسَ يَا يَاسِيْدِيْنَهُ  
لَوْنَامَ لَوْجَدَنَارَاهَةَ وَكَلْخَلَصَ لِلْمَوْزَعَهُ الْأَبْقَوَيِّ الْمَهَهِ  
الْمَهَهِ وَفَقَاتَ الْلَّقَوَيِّ، حَتَّى يَمْلَئَهُ وَنَفْوَهُ هَمَرُ وَانَّهُ طَهَارَهُ  
وَعَلَيْهِ كَعْمَادَهُ صَرَعَ الْفَقَرِحَهُ مَدَ العَادَهُ وَتَوْمَ الْمَلَهُ ثَانِيَهُ  
نَاجِدُ سَعِ الدَّلَهُ الْأَنْوَرُ كَسْنَهُ ٣٣٦ وَجَسِينَ وَمَاهِهِ وَالْفَ  
سَمِتَ هَذِهِ الرِّسَالَهُ بِصَلَحِ الْعَالَمِ بِأَنَّهَا  
الْعَالَمُ وَصَلَحُهُ عَلَيْهِ سَيِّدُ الْمُحْمَدِ وَبَلِيَ الْهُدَى  
وَسَبِيلَهُ وَسَلَمَ تَسْلِيمَهُ الْحَمْدُ  
لِهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

صورة الصفحة الأخيرة من المخطوطة



رُغْبَةٌ

بعد الرعن الجهي  
السكن لغير الروايات

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ نَسْتَعِيْنَ

الحمدُ لله على ما أَهْمَمْ ، وبالشَّكْرِ لِهِ تدومُ النَّعْمَ ، والصلَّةُ  
والسلامُ على سَيِّدِ الأَنَامِ ؛ سيدنا محمد صاحبُ الشَّرِيعَةِ ، الْهَادِيُّ  
لِأَقْوَمِ ذَرِيعَةِ ، وعلَى الْآلِ وَالْأَصْحَابِ ، مَا بَدَا سُؤَالٌ وَجَوابٌ .

## وَبَعْدَ

فقد سُئلَ العَبْدُ الْحَقِيرُ حَامِدُ بْنُ عَلَى بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ  
الرَّحْمَنِ الْعِمَادِيِّ - غَفَرَ اللَّهُ لَهُمْ مَا حَدَّا حَادِيَ - مِنْ بَعْضِ الْبَلَادِ ،  
القَرِيبَةِ لِهَذَا النَّادِيِّ ، عَنْ رَجُلٍ يُعَارِضُ مُفْتِيهَا<sup>(١)</sup> - النَّاشرُ لِوَاءُ الْإِفَادَةِ

---

(١) مجرد المعارضه ليست موجبة لللوم، وإنما الموجب له أن تكون المعارضه بالجهل، كما سيدكره المصنف رحمه الله، ولقد عارض - بعلم - بعض =

بناديهَا - في الجواب ، ويسابقُه في الخطاب ، مع جهلهِ الذي ملأ  
رِدَاءَه ، وعدم معرفته بما أبدأه ، لا يعرُفُ الفاعلَ من المفعولِ ، ولا  
المفعولِ من المقولِ ، فهل يجُبُ ردُّه ومنعُه أو لا؟

فأجوبُتُه باللسانِ مع استنطاقِ البنانِ ، بوجوبِ زجرِه ومنعِه ،  
وشنَّ الغارةِ عليه وردِّه ، لعدمِ جوازِ إفتاءِ العوامِ ، في المسائلِ  
والأحكامِ ، وليسُ الشرعُ ما تلقىَهُ الجهلةُ من أفكارِهم والظنونِ ،  
بل هو من كتابِ الله تعالى محفوظٌ ، من الباطلِ مصونٌ ، ﴿إِنَّا نَحْنُ  
نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾<sup>(۲)</sup> ، فيجبُ إعزازُ علماءِ الإسلامِ ،  
وقطعُ غِوايةِ الجهلةِ اللئامِ .

وفي ذلك ترهيبُ المعتدين ، وترغيبُ المسلمين ، بالاجتهاد<sup>(۳)</sup> في العلوم ، وتحصيل ما شرَّدَ من منطقهِ ومفهومه .

---

= طلبة العلم أحد متصدرِي الفتيا ، فقامت قيامته ، وصار يهذى بما يؤذى ،  
وأغرى السلطان بهم ، لا شيء ، إلا لأنَّه عورض ! وكفى !!

(۱) الحجر: ۹.

(۲) وهذا هو منهج الصواب في التفقيه بالدين ، وليس منع التقليد  
والذهبية الضيقة ، انظر رسالتي «عودة إلى السنة» ، وكتاب «بدعة التعصب  
المذهبي» للأخ الأستاذ محمد عبد عباسى كان الله له .

فَإِنْ قِيلَ حَدُّ الْعِلْمِ نَاءٍ وَإِنَّمَا  
نَاءٌ حِينَ لَمْ يُحْمِي حِمَاهُ وَأَسْلِمَا<sup>(۱)</sup>

(١) قال المصنف:

«هذا البيت من قصيدة بديعة مشهورة للقاضي أبي الحسين علي بن عبد العزيز الجرجاني - رحمه الله تعالى - وقد وجدت منها ستة عشر بيتاً، وهي:

إذا قيل هذا منهـل قلت قد أرى  
 ولكن نفس الحر تحتمـل الظـا  
 أـنـهـا عن بعض ما لا يـشـينـها  
 مخـافـة أـقوـال العـدـى فـيمـ أوـلـا  
 وـما زـلتـ منـحـازـاً بـعـرـضـي جـانـبـاً  
 عنـ الذـلـ أـعـتـدـ الصـيـانـةـ مـعـناـ  
 وـلـمـ أـقـضـ حـقـ الـعـلـمـ إـنـ كـانـ كـلـاـ  
 بـداـ طـمـعـ صـيـرـتـهـ لـيـ سـلـماـ  
 وـلـمـ أـبـتـذـلـ فـيـ خـدـمـةـ الـعـلـمـ مـهـجـتـيـ  
 لـأـخـدـمـ مـنـ لـاقـتـتـ لـكـنـ لـأـخـدـمـاـ  
 أـشـقـىـ بـهـ غـرـساـ وـأـجـنـيـهـ ذـلـةـ  
 إـذـنـ فـاتـبـاعـ الجـهـلـ قـدـ كـانـ أـحـزـماـ  
 وـلـوـ أـهـلـ الـعـلـمـ صـانـوـهـ صـائـمـ  
 وـلـوـ عـظـمـوـهـ فـيـ النـفـوـسـ لـعـظـاـ  
 وـلـكـنـ أـهـانـوـهـ فـهـانـ وـدـنـسـواـ  
 حـمـيـاهـ بـالـأـطـمـاعـ حـتـىـ تـجـهـيـهاـ  
 فـإـنـ قـيلـ حـدـ الـعـلـمـ نـاءـ وـإـنـاـ  
 نـأـيـ حـيـنـ لـمـ يـحـمـيـ حـمـاهـ وـأـسـلـاـ  
 قولـهـ [فـيـ الـبـيـتـ الـأـخـيـرـ]ـ :ـ (ـلـمـ يـحـمـيـ)ـ :ـ مـبـنيـ لـلـمـفـعـولـ ،ـ وـلـمـ يـحـذـفـ =ـ

قال في «منية المفتين»<sup>(١)</sup>: عن عيسى عليه السلام: «لا تتكلّموا بالحكمة عند الجهال فتظلموها، ولا تمنعوها العلماء فتظلّلهم»<sup>(٢)</sup>.

وتأويل ما روا إذا لم يكن أهلاً، وبه نقول لقول نبينا محمدٍ

= الياء الجازم لضرورة الشعر، أو على لغة:

أَمْ يَأْتِيَكَ وَالْأَنْبَاءُ تُنْمِي  
بِمَا لَاقْتُ لَبُونَ بْنَ زِيَادٍ

فقال: يأتيك، ولم يقل: يأتيك!

قال أبو الحارث: قد وقفت على عشرين بيتاً من هذه القصيدة، في كتاب «شرح المصنون به على غير أهله» (ص ٧ - ١٥) للعلامة عبيد الله بن الكافي العبيدي.

وانظر «أدب الدنيا والدين» (٤١) للماوردي، و«معجم الأدباء» (١٤) / ١٧ لياقوت.

وفي حاشية مخطوطة «شرح المصنون . . .» ما يفيد أنها أربعة وأربعون بيتاً.

(١) انظر «كشف الظنون» (٢ / ١٨٨٧) لخاجي خليفة.

(٢) رواه معمر في «جامعه» (١١ / ٢٥٧ - الملحق بمصنف عبد الرزاق)، والبيهقي في «المدخل» (رقم: ٦١٥) بنحوه، وفي سنته إلى عكرمة الذي ينمي إلى عيسى عليه السلام جهالة!

اللَّهُ أَعُوذُ بِهِ مِنْ أَنْ أَفْتَى النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ لَعْنَتُهُ مَلَائِكَةُ السَّمَاوَاتِ  
وَالْأَرْضِ»<sup>(۱)</sup>. اهـ.

ولَا يَنْبَغِي لِأَحَدٍ أَنْ يَفْتَى إِلَّا أَنْ يَعْرَفَ أَقَاوِيلَ الْعُلَمَاءِ، وَيَعْلَمَ  
مِنْ أَيْنَ قَالُوا، وَيَعْرَفَ مُعَامَلَاتِ النَّاسِ. انتهى، وَاللَّهُ وَلِي  
الْتَّوْفِيقِ، وَالْهَادِي إِلَى سَوَاءِ الظَّرِيقِ<sup>(۲)</sup>.

---

(۱) رواه ابن عساكر عن علي كما في «الجامع الصغير» (٥٤٦٨) -  
ضعيفه) وفي سنته عبد الله بن بشر، عن علي بن موسى الرضا، الأول: لم  
نجد له ترجمة. والثاني: قال ابن حبان عنه: يروي عن أبيه العجائب، بأنه  
كان يهم ويختلي.

وانظر التعليق على «صفة الفتوى والمفتى» (ص ٦) لابن حَدَان  
الخنبلـ، طبع المكتب الإسلامي / بيروت.

(۲) في حاشية «الأصل» ما نصّه بخط المصنف:  
«وقد رأيت في «شرح الهدایة» للإمام العینی رحمه الله تعالى في باب  
«الحجر للفساد» تحت قول الماتن: «حتى لو كان في الحجر دفع ضرر عام،  
كالحجر على الطيب الجاهل والكاري المفلس والمفتى الماجن جائز». قال: ذكر  
شيخ الإسلام خواصر زاده: والمفتى الجاهل، وهو ما مُتقاربان، إذ ضررهما عام،  
وهو من: مجَنُ الشيء يمجُنُ مجوناً، إذا ضلَّ وغلظ، وقولهم: رجل ماجن،  
كأنه أخذ من غلظ الوجه وقلة الحياة، وليس بعربي مخصوص، قاله ابن دريد،  
والمفتى الماجن: الذي يعلم الناس الحيل الباطلة، مثل: أن يعلم المرأة حتى =

ولقد كنتُ شرعتُ في تأليفِ كتابٍ في «أدبِ المفتى»<sup>(۱)</sup>،  
ورتبتُه على فاتحةٍ ومقدمةٍ وخاتمةٍ وخمسةٍ وثلاثينَ باباً.

أما الفاتحةُ ففي النيةِ.

وأما المقدمةُ ففي فضلِ العلمِ والعلماءِ.

وأما الخاتمةُ فنسأل اللهَ حسنها ففي الإخلاصِ.

وأما الأبوابُ : فال الأول : في تعريفِ الفتوى . الثاني : في تعريفِ المفتى . الثالث : في أدبِ المستفتى . الرابع : في أدبِ أمينِ الفتوى . الخامس : في كيفيةِ كتابةِ السؤالِ . السادس : في إفتاءِ الجاهلِ . السابع : في كيفيةِ الكتابةِ على السؤالِ . الثامن : في احترامِ المفتى . التاسع : في احترامِ الفتوى . العاشر : فيما افترقَ به المفتى عن القاضي . الحادي عشر : في عظيمِ أمرِ الإفتاءِ . الثاني

---

= ترددٌ فتبينَ من زوجها ، ويعلمُ الرجلُ أن يرتد فتسقط عنه الزكاة ، ثم يُسلم ،  
ولا يُبالي أن يُحلّ حراماً ، أو يُحرّم حلالاً ، يُفسدُ على الناسِ دينهم ! انتهى .  
قلت : انظر «البنيانة شرح المداية» للإمام العيني .

(۱) ولم أقف عليه ، وعلى من ذكره ، ولو وجد لكان آيةً في بابِه ، ولا بن

الصلاح كتاب «أدب المفتى والمستفتى» مطبوع بمجلدين .

عشر: في عِظَمِ خَطَرِ الإِفْتَاءِ. الثالث عشر: فِيمَنْ هُوَ أَهْلٌ لِلِّإِفْتَاءِ وشروعه. الرابع عشر: في استقلال المُفْتَى وحدهُ في الإِفْتَاءِ وتخصيصها به في الْبَلْدَةِ. الخامس عشر: في كِيفِيَّةِ نَقْلِهِ مِنَ الْكِتَابِ الْمُعْتَبَرِ. السادس عشر: في الْكُتُبِ الْمُعْتَبَرِ. السابع عشر: إِذَا كَانَ فِي الْمَسَأَلَةِ قَوْلَانِ كِيفَ يَعْمَلُ؟ الثامن عشر: يَجُوزُ لَهُ الْإِفْتَاءُ وَفِي الْبَلْدَةِ مِنْ هُوَ أَعْلَمُ مِنْهُ. التاسع عشر: فِي الْبَحْثِ فِي الْفَتْوَى وَمَعَ الْمُسْتَفْتَى؛ فَصَلَ فِي آدَابِ الْبَحْثِ وَالْمُنَاظِرَةِ. العشرون: إِذَا تَعَارَضَ فَتْوَى مُفْتَيَانِ بِأَهْمَاهَا يَأْخُذُ؟ الحادي والعشرون: في أَدَبِ الْمُفْتَىِ. الثاني والعشرون: الْفَتْوَى عَلَى حَسْبِ مَا يَنْصُ إِلَيْهِ السَّائِلُ لَا عَلَى مَا فِي الْوَاقِعِ. الثالث والعشرون: بِأَيِّ قَوْلٍ يَأْخُذُ إِذَا اخْتَلَفَ التَّرجِيْحُ فِي الْمَسَأَلَةِ. الرابع والعشرون: فِي أَخْذِ الْأَجْرَةِ عَلَى الْكِتَابَةِ. الخامس والعشرون: فِي ثَوَابِ الْإِفْتَاءِ. السادس والعشرون: فِي تَحْرِيِ الْمُفْتَى وَتَوْقِفِهِ. السابع والعشرون: فِي عَرْضِ الْمَحَاضِرِ وَالسُّجَلَاتِ عَلَى الْمُفْتَى وَطَلَبِهِ صُورَةِ الدُّعَوَىِِ. الثامن والعشرون: فِي تَحْذِيرِ الْمُفْتَى وَتَحْرِيْضِهِ عَلَى الْعَمَلِ بِعِلْمِهِ، وَأَنْ يَكُونَ لِوَجْهِ اللَّهِ تَعَالَىِِ. التاسع والعشرون: فِي كِتَابَةِ السِّجِلِّ تَجْمِعُ بِهِ الْفَتاوَىِِ. الثلاثون: فِي كِتَمَانِ الْعِلْمِ. الحادي والثلاثون: فِي تَعْلِيمِ السَّائِلِ الْحِيلَ. الثاني والثلاثون: بِمَا يُحِبِّ الْمُفْتَى السَّائِلَ إِذَا سَأَلَ

عن غير مذهب المفتى<sup>(١)</sup>، الثالث والثلاثون: في اشتراء الكتب، وإيجارتها، واستئجارها، وإعاراتها، واستعارتها [و]<sup>(٢)</sup> وصفها، وكتابتها. الرابع والثلاثون: في إمهال المفتى إلى المراجعة. الخامس والثلاثون: في أدب السائل.

نَسَأْلُ اللَّهَ أَنْ نُكَمِّلَهُ<sup>(٣)</sup> عَلَى أَحْسَنِ سُؤَالٍ وَأَتَمْ مِنْوَالِ .  
وَذَكَرْتُ فِي الْبَابِ السَّادِسِ عَشَرَ<sup>(٤)</sup> سُؤَالًا سُئِلَ عَنْهُ مِنْ تَقْدِمَنَا  
مِنَ الْمُفْتِينَ، فَأَجَابُوا عَنْهُ بِمَا يُغْنِي عَنْ زِيادةِ التَّبَيِّنِ؛ وَهُوَ:  
مَا قَوْلُ مُشَايخِ الْإِسْلَامِ، أَئِمَّةِ الدِّينِ - نَفَعَ اللَّهُ بِهِمُ الْأَنَامَ  
وَأَيَّدَ بِهِمْ شَرِيعَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ أَفْضَلُ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ - فِي رَجُلٍ  
أَنْهِى<sup>(٥)</sup> أَنَّهُ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ وَأَخْرَجَ بِرَاءَةً<sup>(٦)</sup> بِالْفَتْيَا، وَتَحْجِرًا عَلَى ذَلِكَ

---

(١) وهذا خلاف الأصل الذي قرر المصنف رحمه الله والمُعْتَدُ بهم من أهل العلم، إذ الأصل بالمعنى أن يُفتى حسب الدليل، ولو خالف ما عليه الناس من المذاهب والأراء.

(٢) سقطت من «الأصل»، ويقتضيها السياق.

(٣) ولعل المصنف - رحمه الله - توفي قبل أن يُكَمِّلَهُ، والله تعالى أعلم.

(٤) وهو «باب في الكتب المعتبرة».

(٥) أي: أدعى.

(٦) لعل المراد: شهادة!

مع جهله وعدم معرفته بالعلوم، وقلة خبرته وتمييزه بين المنطوق والمفهوم، فهل يجب على ولاة الأنام منعه وامتحانه وردعه؟ ليرجع الجھاں عن مثل هذه التجاریات والفتاوی الباطلitas، فهل يجب عليه<sup>(۱)</sup> أن يعرف الفقه والعلوم الشرعیة؟ وإذا كان حالياً من ذلك هل يعزز ويمنع عما أقدم عليه بلا معرفة لأنّه منكر؟

ابسُطوا لنا الجواب؛ رضاءً للملك الوهاب، أثابكم الله  
الثواب الجزيل يوم الحساب.

فأجاب العالم العلامہ والحضر الفہماۃ الشیخ محمد الشہیر بابن المختار<sup>(۲)</sup> بما صورته:

«اللهم اهْدِنِي لِلْحَقِّ وَالصَّوَابِ؛ يَجِبُ عَلَى الْمُدَرَّسِ، لَا سَيَّما  
الْمُفْتَی، أَنْ يَكُونَ عَالِمًا بِالْعِلُومِ؛ بِطَرِيقِيْ مِنْطَوْقَهَا وَالْمَفْهُومِ،  
وَخَصْوَصَ الْفَقَهِ الْمَحْمُودِ، وَالْمَنْهَلِ الْعَذْبِ الْمُورُودِ، فَإِنَّهُ أَمْرٌ مُتَحَثَّمٌ  
لَازِمٌ، لِكُلِّ مُدَرَّسٍ وَعَالِمٍ، إِذَا كَانَ الْمُفْتَی عَارِيًّا عَنْ ذَلِكَ، تَعَيَّنَ  
عَزْلُهُ وَرَدْعُهُ، وَأَنْ يُسْلِكَ بِهِ أَقْبَحَ الْمَسَالِكِ؛ لِيَرْتَدَّ الْجَاهِلُونَ،

---

(۱) أي: هذا المدعى.

(۲) توفي سنة (۱۰۰۵ھـ)، ترجمته في «عرف الشام» (ص ۴۰) للمُرادی، و«خلاصة الأثر» (۱۱۵ / ۴) للمُحيبي.

ويعتبر القاصرون، ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾<sup>(١)</sup>، والله الهادي ، وعليه اعتمادي ، وكتبه أفقُ العالمين محمد بن المنقار الحنفي المدعو بشمس الدين».

وأحباب المحقق العلامة التحرير الشيخ علي بن المرحل المالكي<sup>(٢)</sup> - رحمه الله تعالى - بها صورته :

«الحمد لله وحده؛ يجب على ولی الأمر النظر في مصالح العباد، وتقديم العلماء الأعلام، في الفتاوى والأحكام، ويمنع من تطاول إلى المناصب العلمية، بأمور الدين من الجهلة بالأحكام الشرعية؛ خصوصاً مثلَ من ذُكر في هذا الكتاب، الذي لا يعلم الخطأ من الصواب، قال الله تعالى: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾<sup>(٣)</sup>.

وقال رسول الله ﷺ : «إِنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ :

. ٩ (١) الزمر:

(٢) توفي سنة (١٠٠٣هـ)، ترجمته في «الطف السمر» (٢ / ٥٤٧)

لنجم الدين الغزي .

. ٩ (٣) الزمر:

عالٌ لا ينفع بعلمه»<sup>(١)</sup>. انتهى.

فكيف بجاهلٍ يُفتي الناس بجهله، فنعود بالله من غضبه ومقته، فإذاً: يتعمّن منع من هذه صفتة، وقمع من الجهل حالته، تعظيمًا لأمر الله القديم :

﴿فَلِيَحْذِرَ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾<sup>(٢)</sup>، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم ، وكتبه على بن المرحّل المالكي ، حامدًا مُصلّياً مُسَلّماً .

وأجاب العالم الكامل الشيخ أحمد العيثاوي الشافعي<sup>(٣)</sup> - رحمه الله - بقوله :

«الحمد لله : اللهم توفيقاً للحق بفضلك ، يتعمّن منع هذا

(١) رواه الطبراني في «الصغير» (٥٠٧)، وابن عدي في «الكامل» (٥ / ١٨٠٧)، عن أبي هريرة، وفي سنته عثمان بن مقصّم البري ضعفه غير واحد.

وانظر «مجمع الزوائد» (١ / ١٨٥)، و«فيض القدير» (١ / ٥١٨).

(٢) النور: ٦٣.

(٣) توفي سنة (١٠٢٥هـ)، ترجمته في «تراجم الأعيان» (١ / ٤٣) للبوريني.

الحاصلٍ من الإفتاء، وتحذيرُ النَّاسِ من استفتائِه! لئلا يُضْلُلُوا  
بِإِصْلَالِهِ، ولصيانتِهِ هذا المَنْصِبُ وِإِجْلَالِهِ، وتعريفِ إمامِ الْوَقْتِ  
بِحَالِهِ، فإنَّه لَا شَكَّ قَدْ دَلَّسَ عَلَيْهِ، بِإِنْهَائِهِ<sup>(١)</sup> الْبَاطِلُ، وَإِلَّا لَمْ يَعْبُأْ  
بِهِ، وَلَمْ يَلْتَفِتْ إِلَيْهِ، فَإِذَا انْكَشَفَ لَهُ<sup>(٢)</sup> مَا قَدْ أَسْرَهُ، وَعَلِمَ خُبْثَهُ؛  
عَزَّرَهُ، وَبَكَّتْهُ، وَحَقَّرَهُ، وَاللهُ الْمَوْفُقُ. وَكِتَابُهُ أَحْمَدُ بْنُ يُونُسُ الْعَيْثَوْيِيُّ  
الشافعي - عَفَا اللَّهُ عَنْهَا بِمَنْهُ -».

وأجاب الفاضلُ الشِّيخُ أَحْمَدُ الشُّوَيْكِيُّ الْخَنْبَلِيُّ<sup>(٣)</sup> بما صورَتُهُ:

«الْحَمْدُ لِلَّهِ وَحْدَهُ؛ مَا سَطَرَتْهُ أَفْلَامُ السَّادِةِ الْمَوَالِيِّ، فَهُوَ نَصٌّ  
قَاطِعٌ وَاقِعٌ، وَمَا صَرَّحَتْ بِهِ الْفَاظُهُمْ، فَهُوَ سِيفٌ قَاطِعٌ، فَيُجِبُ  
الْعَمَلُ بِمَضْمُونِهِ، وَلَا يَجُوزُ الْخُرُوجُ عَنْ مَكْنُونِهِ وَالْحَالَةِ هَذِهِ، وَاللهُ  
أَعْلَمُ. وَكِتَابُهُ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ الشُّوَيْكِيُّ الْخَنْبَلِيُّ عَفَا اللَّهُ عَنْهَا».

ثم رُفِعَ السُّؤالُ إِلَى الْجَدِّ الْعَلَمَةِ - رُوحُ اللهِ رُوحُهُ فِي دَارِ

(١) بِأَدْعَائِهِ.

(٢) أي: لِلإِمامِ الَّذِي غَرَّهُ هَذَا الْمَدْعَى، وَدَلَّسَ عَلَيْهِ.

(٣) تَوَفَّى سَنَةً (١٠٠٧ هـ) تَرْجِمَتْهُ فِي «مِنْتَخَبَاتِ التَّوَارِيخِ» (٢ / ٥٩٦)

لِلْحَصْنِيِّ.

الكرامة - الشیخ عبد الرحمن العہادی<sup>(۱)</sup>، سقى ثراه صوب الغمام الصادی، والمفتی بدمشق الشام کان، عليه الرحمة والرضوان، فأحباب رحمه الله تعالى بما صورته :

«الحمد لله ؛ اعلم - والله أعلم - أن من شروط الأهلية، لمن أراد الإفتاء في الأحكام الشرعية، أن يكون متضلعًا بالعلوم الفرعية، وأن يكون له نصيبٌ وافرٌ من العلوم العربية؛ ليستعين بها على فهم التراكيب، ويكون له سابقة اشتغالٍ على المشايخ<sup>(۲)</sup>، بحيث صار يعرفُ الاصطلاحات والأساليب، ويكون له معرفةٌ بفنّ الأصول، وقدرةٌ على استخراج النّقول، ويكون له فهمٌ من أحذقِ الفهوم؛ يعرِفُ به المنطوقَ والمفهوم ..»

وقد صرَّحَ العلماء باشتراطِ نحو ذلك في المدرسين<sup>(۳)</sup>؛ فيكونُ

(۱) توفي سنة (۱۰۵۱ھـ) ترجمته في «عرف البشام» (۶۶).

(۲) انظر كتابنا «الرد العلمي . . .» (۴۶ - ۴۷) ففيه توضيح لهذه المسألة!

(۳) قال المصنف رحمه الله :

«قال في «الأشباه» في أواخره في «الفوائد والأهلية للتدرس» : لا تخفي على من له بصيرة، والذي يظهر أنها بمعرفة منطوق الكلام ومفهومه، وبمعرفة =

اشترطه بطريق الأولى في حق المفتين، ومن كان معدوداً - نعوذ بالله  
 - من الجاهلين، فلا يحُل له إفتاء المسلمين؛ بل يُقال له: «ليس  
 بعْشَكَ فادْرُجْ إِلَى حُشْكَ»<sup>(١)</sup>، فإنَّه إذا أفتى بالجهل فقد ضلَّ  
 وأضلَّ، فيجب على ولاة الأمور منعه، وزجره عن الإفتاء وردعه،  
 وتقويضُ هذه الوظيفة السنية، العلمية الدينية، إلى من كان مُتصفًا  
 بالأهلية، حتى قال بعض العلماء - رحمه الله تعالى -: «يجب على

---

= المفاهيم، وأن يكون له سابقة اشتغال على المشايخ، بحيث صار يعرف  
 الاصطلاحات، ويقدر على أخذ المسائل من الكتب، وأن يكون له قُدرةً على  
 أن يسأل، ويُجيب إذا سُئلَ، ويتوقف ذلك على سابقة اشتغالِ في النحو  
 والصرف، بحيث صار يعرف الفاعل من المفعولِ، إلى غير ذلك، وإذا قرأ لا  
 يلحن، وإذا لحن قارئ بحضرته رد عليه. انتهى».

قلت: فانظر - رحمك الله - إلى أحوال مُدرسي عصرنا ووعاظه ودعاته!

(١) قال المصنف رحمه الله:

قال في «القاموس»: ليس بعشك فادرجي، أي: ليس لك فيه حق  
 فامض، انتهى.

وفي «أمثال» الميداني: ليس هذا بعشك فادرجي، أي: ليس هذا من  
 الذي لك فيه حق فدْعُه، يُقال: درَّج: إذا مَشَى ومضى؛ لمن يرفع نفسه فوقَ  
 قَدْرِه. انتهى.

وفي «الفائق»: يَحْشُّ بمعنى يَهْشُ: يخطط الورق. انتهى.

المفتى إذا عَلِمَ أَنَّ فِي مِصْرِهِ مَنْ هُوَ أَعْلَمُ مِنْهُ أَنْ يَرْجِعَ بِالْمُكَاتِبَةِ إِلَيْهِ<sup>(١)</sup>، وَيُعَوِّلُ فِي الْجَوَابِ عَلَيْهِ؛ خَوْفًا مِنَ الْإِفْتَرَاءِ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى فِي الْأَحْكَامِ؛ بِتَحْرِيمِ الْخَلَالِ وَتَحْلِيلِ الْحِرَامِ، وَيُحَكِّمُ عَنِ إِمَامِنَا الْأَعْظَمِ أَبِي حَنِيفَةَ النَّعْمَانِ، رَوَّحَ اللَّهُ رُوحَهُ فِي فَرَادِيسِ الْجَنَّةِ، أَنَّهُ أَجَابَ فِي مَسَأَلَةِ بِخَلَافِ الصَّوَابِ، فَرَدَّهُ نُوحُ<sup>(٢)</sup> وَكَانَ مِنَ الْأَصْحَابِ، فَأَذْعَنَ الْإِمَامُ<sup>(٣)</sup> إِلَى الْقَبُولِ، وَأَنْشَأَ يَقُولُ:

كادت تَزَلُّ بِنَا مِنْ حَالِقِ قَدْمٍ  
لَوْلَا تَدَارَكَهَا نُوحُ بْنُ دَرَاجٍ<sup>(٤)</sup>  
وَأَنْشَدَ بَعْضُ الْأَعْلَامَ فِي هَذَا الْمَقَامِ شِعْرًا:

(١) وهذه قمةُ الإنْصَافِ، والذِرْوَةُ فِي الْعَدْلِ وَالْأَمَانَةِ، فَهَلْ هَذَا نَرَاهُ الْيَوْمَ فِي بَلَادِنَا؟ بَلْ قُلْ: هَلْ نَسْمَعُ بِهِ؟!

(٢) هو نوح بن دراج، توفي سنة (١٨٢هـ)، ترجمته في «التهذيب» وفروعه.

(٣) ولكنَّ القصةُ فِي الْمَصَافِرِ وَارْدَةٌ بَيْنَ نُوحَ وَابْنِ شَبَرْمَةَ، لَا مَعَ أَبِي حَنِيفَةَ رَحْمَةَ اللَّهِ، وَانْظُرْ «الْكَاملَ» (٧ / ٢٥٠٩) لَابْنِ عَدَى.

(٤) وَيُغَنِّيُ عَنِ هَذِهِ الْقَصَّةِ فِي الرِّجُوعِ إِلَى الْحَقِّ، قَصْةُ الْإِمَامِ ابْنِ الْأَنْبَارِيِّ، مَعَ الدَّارِقَطْنِيِّ، لَمَا كَانَ شَابًا صَغِيرًا.

انظُرْهَا فِي «نَزْهَةِ الْأَلْبَاءِ فِي طَبَقَاتِ الْأَدْبَاءِ» (ص ٢٠٣).

إِذَا اسْتَفْتَيْتَ عَمَّا فِي  
 فَلَا تَعْجَلْ فَفِي فَتْوَا  
 فَإِنْ أَخْطَأْتَ فِي الْفَتْوَا  
 وَإِنْ أَحْسَنْتَ لَا يَغْرِرْ  
 كَ أَخْطَارُ وَأَهْوَالُ  
 فِيْشَ الْأَمْرُ وَالْحَالُ  
 كَ إِعْجَابُ وَإِدْلَالُ

وَاللَّهُ وَلِي التَّوْفِيقُ، وَالْهَادِي إِلَى سَوَاء الطَّرِيقِ، كَتَبَهُ أَفْقُرُ الْعَالَمِينَ،  
 عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنُ عَمَادِ الدِّينِ، عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ أَمِينٌ، انتهى .  
 وَلَقَدْ أَحْسَنَ أَبُو الْعَلَاءِ الْمَعْرِيَّ<sup>(١)</sup> رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى حِيثُ قَالَ:

وَلَمَا رَأَيْتُ الْجَهْلَ فِي النَّاسِ فَاشِيًّا  
 تَجَاهَلْتُ حَتَّى قَيلَ: إِنِّي جَاهِلُ  
 فَوَاعْجَبًا كَمْ يَدْعُى الْعِلْمَ ناقِصُ  
 وَوَاَسْفًا كَمْ يُظْهِرُ التَّقْصَ فَاضِلُّ  
 إِذَا وَصَفَ الطَّائِيَّ فِي الْبُخْلِ مَادِرُ  
 وَعَيْرَ قُسًا بِالْفَهَاهَةِ باقِلُ  
 وَقَالَ السُّهْمِيُّ لِلشَّمْسِ أَنْتِ خَفِيَّةُ  
 وَقَالَ الدُّجْجِيُّ [لِلصَّبِحِ]<sup>(٢)</sup> لِونُكَ حَائِلُ

(١) انظر «شرح التنوير على سقط الزند» (١ / ١٠٩).

(٢) في الأصل: «للشمس»، والصواب ما أثبناه.

وطَاؤَلَتِ الْأَرْضُ السَّمَاءَ سَفَاهَةً  
 وَفَانِخَرَتِ الشُّهْبَ الْحَصَا وَالْجَنَادِلُ  
 فِيَا مَوْتُ زُرْ إِنَّ الْحَيَاةَ ذَمِيمَةٌ  
 وَيَا نَفْسُ جُدَّيْ إِنَّ دَهْرَكَ هَازِلُ

انتهى .

ولقد شاهدتُ في زماننا أنساً من الجاهلين، يتصدرونَ في  
 المجالسِ عاملينِ كالعالمينِ، مُسْتَنِدينَ غَيْرَ مُسْتَدِلِّينَ، مُعْتَدِلينَ غَيْرَ  
 مُعْتَدِلِّينَ، فتذكَرُتُ بِرَؤْيَاهم ما ذكره العلامةُ الثاني<sup>(۱)</sup>، أعني به  
 المولى السَّعْدُ التَّقْتازاني، في «حاشية الكشاف»، في سورة  
 الأعراف، مَذَمَّةً لعبد الجبار المعتزلي إمام التَّيمور، وأبيه نُعْمَانَ  
 الدين المشهور، وهو قوله: لَمْ أَجِيبَ إِلَى اسْتِنْظارِه<sup>(۲)</sup> أي: طَلْبُه

(۱) في حاشية النسخة: العلامة الأول القطب الشيرازي .

(۲) قال المصنف رحمه الله:

عبارة «الكساف»: أي فإن قلت: لم أجيب إلى استئثاره؟ وإنما  
 استئثار ليفسد عباده ويغويهم. قلت: لما في ذلك من ابتلاء العباد وفي مخالفته  
 من أعظم الثواب، وحكمه حكم ما خلق في الدنيا من صنوف الزخارف وأنواع  
 الملاذ والملاهي، وما ركب في الأنفس من الشهوات ليختبر بها العباد.

انتهى .

=

وعبارة البيضاوي هي : ﴿ قال أنظري إلى يوم يبعثون ﴾ ، أي : أمهلني إلى يوم القيمة ، فلا تُثْنِي ، أو : لا تعجل عقوبتي . ﴿ قال إنك من المنظرین ﴾ ؛ تقتضي الإجابة إلى ما سأله ، لكنه محمول على ما جاء مقيداً بقوله : ﴿ إلى يوم الوقت المعلوم ﴾ وهو النفخة الأولى ، وقت يعلم الله تعالى انتهاء أجله فيه ، وفي إسعافه إليه ابتلاء العباد ، وتعريفهم للثواب بمخالفته . انتهى .

أقول : أراد أن يجد فسحة في الإغواء ونجاة من الموت ، فأجيب إلى الأول دون الثاني ، فدعاء الكافر يستجاب استدراجاً له ، فإن إيليس استجيب بعض دعائه هنا ، ولقوله عليه الصلاة والسلام : « دعوة المظلوم مستجابة وإن كان كافراً » .

وقال الإمام الرستفغاني : لا يجوز أن يقال : دعاء الكافر مستجاب ، لأنه لا يعرف الله ليدعوه ، والأول قول الإمام الدبوسي ، وعليه الفتوى كما في « البرازية » ، وأما حمل الكفر في الحديث على كفران النعمة ؛ فتأويل ، وأما احتمال أن تكون الآية إخباراً عن كونه من المنظرين في قضاء الله تعالى من غير ترتيب على دعائه ، فخلاف المبادر من النظم الشريف ، فإنه يدل على أن غاية ما طلبه وجده ، وذلك ابتلاء للعباد ، بمعنى جعلهم ذا بلية ومشقة ، فليست حقيقة محال عليه تعالى ، إذ ليس المراد بالاختيار وكون أفعال الله تعالى فيها حكم ومصالح مما لا ينكر ، فلا يرد على عبارة البيضاوي ، فلا تكن من الغافلين .

والورود على « الكشاف » ظاهر لاعتقاده إرادته ، ويرد عليه ما رواه =

لِلإِنْظَارِ وَالإِمْهَالِ ، بِقُولِهِ : ﴿أَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمٍ يُبَعَّثُونَ﴾<sup>(١)</sup> ، وَقَالَ

= البَهْفِي في «شرح أسماء الله تعالى» عن عُمر بن عبد العزيز أنه قال: «لو أراد الله أن لا يعصى لم يخلق إبليس»، وقد بين الله تعالى ذلك في آية من كتابه العزيز، وفصلها، علمها من علمها، وجهلها من جهلها، وهي قوله تعالى: «ما أنتم عليه بفاتئن . إلا من هو صالحُ الجحيم» [الصفات: ١٦٣].

وروي عن النبي ﷺ قال لأبي بكر رضي الله عنه: «يا أبا بكر! لو أراد الله أن لا يعصى لم يخلق إبليس».

وقال رجل للحسن البصري: أينما إبليس يا أبا سعيد؟ فقال: لوناً موجداً راحته، ولا خلاص للمؤمن منه إلا بتقوى الله.

اللهم وفقنا للتقوى، حتى نغلب عليه ونقوى، آمين».

قال أبو الحارث: حديث: «دُعْوَةُ الظَّلُومِ . . .» رواه الطيالسي (١٢٦٦)، وأحمد (٢ / ٣٦٧)، والقضاعي (٣١٥)، وابن أبي شيبة (١٠ / ٢٧٥)، والخطيب (٢ / ٢٧١)، كلهم من طريق أبي معاشر عن سعيد عن أبي هريرة، كلهم بلفظ: «. . . فاجرأ . . .».

قلت: وأبو معاشر ضعيف لسوء حفظه!

لكن له شواهد تقويه انظرها في «السلسلة الصحيحة» (رقم ٧٧٧).

والحديث بهذا اللفظ يوضح ويحمل الإشكال المطروح في هذا التعليق!

أما حديث: «لو أراد الله أن لا يعصى . . .»، فقد أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٥ / ١٧٦٧) عن ابن عمرو بسند حسن.

. (١) الأعراف: ١٤.

تعالى : ﴿إِنَّكَ مِنِ الْمُنْظَرِينَ﴾ ، ووجه السؤال ظاهرٌ عندَ من يحملُ أفعالَ الله تعالى مُعَلَّلاً بالأغراضِ ، ولا يُسندُ الشروطُ والقبائحَ إليه . وأمّا الجوابُ فليس بشيءٍ ، لأنَّ حقيقةَ الابتلاءِ محالٌ في حقِه تعالى وجائزٌ ، وهو أنَّ في الإنظارِ شبهُ ابتلاءٍ وامتحانٍ لا يَدْفعُ السُّؤالَ ، ولأنَّ ما في مُتابعتِه من أليمِ العِقابِ ، أضعافٌ ما في مُخالفته من عظيمِ الثوابِ ، بل لو لم يكن له الإنظارُ ، والتَّمكينُ والإقدارُ ، لم يكن من العبادِ إلَّا الطاعاتُ وترك المعاشي ، فلم يكن إلَّا الشَّوَابُ كما للملائكةِ ، فالأولى ألا يخوضَ العبدُ في أمثالِ هذه الأسرارِ ، ويَفْوَضَ حقيقتها إلى الحكيمِ المُختارِ<sup>(١)</sup> .

ولقد شاهدنا بعضَ سلاطينِ العَصْرِ من له رأيٌ صائبٌ ، وحَدَسٌ ثاقبٌ ، وعَقْلٌ كاملٌ ، وعَدْلٌ شاملٌ ، وإحاطةٌ بدقةٍ في الأمورِ ، ومهارةٌ في سياسةِ الجمهورِ ، واستقامةٌ على طريقةِ السنةِ والجماعةِ ، وإقامةٌ لمرتبةٍ كلَّ طبقةٍ بمبلغِ البضاعةِ ، كان يُقدمُ لسرِّ لا يُطلعُ عليه ، وأمرٌ لا تهتدي عقولُنا إليه ، على علماءِ بلدِه ،

(١) وهذا المبحث جديرٌ بكتابِ المتكلمينِ ، وليس بكتابٍ يبحثُ في الفتوى وشروطها ، وما يتعلّقُ بها ، فكان الأولى بالمصنف - رحمه الله تعالى - أنْ يُعرضَ عنه ، إذ لا فائدةٌ كبيرةٌ تجُنُّى منه .

وفضلاء مملكته، الراسخين في العلوم الدينية، والمعارف اليقينية، الماهرين في أقسام العربية، والأحكام الشرعية بعض<sup>(١)</sup> من كان يُعاديه، ويُبغضه من متفقهة القدرية، المشبهة بالعلماء بالعمامة الطبرية، الحقيق بأنْ يُتَّخِذَ عَدُوًّا، ويدَكِرَ آصالًا وغُدُوًّا؛ ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا﴾<sup>(٢)</sup>، يضحك العلم ويبكي العلماء لرئيسه، وكاد يهجر الفقة مع جلالته لخاسته، كلامه فيه هراء، وفؤاده منه هواء، وريشه خواء، وهو والعَدَمُ سواء، ومُذ قال إنَّ ابن اللئيمة شاعر، ذو الجهل مات الشعر والشِّعراء، إنَّ درسَ فسيقط المَّتَاعِ ، أو أفتى فغلط بالإجماعِ ، أو صنف فضحكة لأولى الأ بصار والأسماء :

وإنْ لم تُصدِّقِي فتَفَقَّدِ .

ثم إذا أخذ بالتحقيق، بصوته الرقيق، تبيَّن أنه من الجهل في بحر عميق، يتناثر عند تصوير فرائده من فيه العَرَرُ<sup>(٣)</sup> لا الدُّرُّ،

(١) وتقدير الكلام: كان يقدم بعض ...

(٢) فاطر: ٦.

(٣) في حاشية النسخة: الشَّرُّ والسوء.

ويتكاثر فيه الأفضاح<sup>(١)</sup> لا الغرر، إذا سأله عن تفسير آية فالصَّمْ  
آيَتُهُ، وعن رواية حديثِ فالبَكْم رايته، وإنْ رُمْتَ منه الشرفَ  
والكمال، فيعصي على التَّسَام، أو<sup>(٢)</sup> الزَّيْغ والضلالَ، فعلى طرفِ  
الثُّمَام<sup>(٣)</sup>، إذا جِئْتَه من بابِ العَقْلِ والأدبِ فَأَخْرُسْ، أو طهارةِ  
النفسِ والنِّسْبِ فَأَبْخَسْ، يتميِّز تارةً بالمجْدِي<sup>(٤)</sup>، وإنَّما هو  
نَجْدِي<sup>(٥)</sup>، وأخْرِي بالصَّلاحي<sup>(٦)</sup> وإنَّما سِلاحي<sup>(٧)</sup>، يَسْكُن طولَ  
الدَّهْرِ في نافعاته<sup>(٨)</sup>، يطرد الفَأْرَ من خطَّيْهِ، ويُلْقِطُ الْقُمَلَ من  
لحِيَتِهِ، متأسِّفاً على فراشِهِ الذي مضى، ومُعَلِّلاً أمانِيَّهُ بـلعلَّ

---

(١) هي بمعنى الأشياء السيئة.

(٢) في «الأصل»: ذو، ولعل الصواب ما أثبت.

(٣) في «القاموس»: تُقال لما لا يعسر تناوله.

قلت: كناية عن السرعة في إجابته للشيء!

(٤) أي: منسوب إلى أشرف القبائل.

(٥) قال الحافظ ابن حجر في «تبصير المتبه» (٤ / ١٤٣٢): هو

إيليس!

(٦) نسبة إلى الصلاح؛ الذي هو ضد الفساد.

(٧) نسبة إلى الفساد.

(٨) هو جُحْرُ الضَّبِّ واليريق.

وعسى ، ويخرج أحياناً وقائده العصا ، وسابقه الحجر والخشى ، رفيقه النحس والبوم ، وطريقه النحس والشئم ، يمشي فيقعنُ ، أو يكتب فيعثر ، ثم إنَّه مع هذه الشناعة والرِّكاكة وقصور الباع في كل صناعةٍ سوى الحياكة ، يقع في علماء الدين من أهل السنة والجماعة ، وبعضٍ من فضلاء الدهر الكاملي البضاعة ، ويطمع أنْ يُعدَّ من العلماء بل العظام ، ويؤود أنْ يعتقد من الفقهاء لا السفهاء ، ويتجاهل على دَحْضِ الديح<sup>(١)</sup> في بناء ، ويتفاضل<sup>(٢)</sup> كذبي آسْتِ في الماء وانفُهُ في السماء ، هذا وكم من هذا ، ونقائصه لا تُقاس بالرِّمال ولا تحاذى :

أيا جَبَلَ نُعْمَانَ<sup>(٣)</sup> إِنَّ حَصَائِكَ

لَتَحْصِي وَلَا تُحْصِي دَقَائِقَ نُعْمَانِ

وَلَعْمَري إِنَّهُ أَنْزَلَ مِنْ أَنْ يُخاطِبُ ، وَاندَلَّ مِنْ أَنْ يُعَاقَبُ :

---

(١) الديح والديخ ؛ هما الجراد ، وأراد المصنف التدليل على ضعف

همته .

(٢) أي أنه يعلو ويعالى مع أن مؤخرته في الماء !!

(٣) واد قرب مكة .

وَمَنْ هُوَ حَتَّى يَحْمِلَ النُّطْقَ عَنْ فَمِي  
إِلَيْهِ وَتَمْشِي بَيْنَنَا السُّفَرَاءُ

لَكُنَا صَرَفْنَا صَفَحَةً مِنْ وَرَقَاتِنَا، وَلَحْظَةً مِنْ أَوْقَاتِنَا؛ إِرْغَامًا لِلْجَاهِلَةِ  
الْمُبْطِلِينَ، وَإِعْظَامًا لِأَهْلِ الْحَقِّ وَالْيَقِينِ، وَوَسْمًا - عَلَى قَاعِدَقِي -  
لِلْمُخَالِفِينَ، تُبَرِّحُهُمْ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ؛ ﴿فَانْتَقَمْنَا مِنَ الَّذِينَ أَجْرَمُوا  
وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ﴾<sup>(١)</sup>، وَلَا يَغُرِّنَكَ مَا عَسَى أَنْ يَعْطِنَ  
عَلَى أَذْنِكَ مِنْ فَقَاهَتِهِ وَفَقَاهَةِ أَبِيهِ<sup>(٢)</sup>، وَالْتَّفَاتٍ شِرْدِمَةٍ لِهُمَا مِنْ طَلَبَةِ  
الْعِلْمِ وَذُوِّيهِ، فَلَقَدْ كَانَ هَذَا تَصَدُّرًا بَدْوَنِ الْاسْتِحْقَاقِ، وَتَرْؤِسَا  
بِشُؤُمِ الْاِتْفَاقِ، وَذَلِكَ بِتَغْيِيرَاتٍ لِتَعْبِيرَاتِ الْقُدْمَاءِ، وَتَحْرِيفَاتٍ  
لِتَسْدِيقَاتِ الْفُقَهَاءِ، بِعَبَاراتٍ بَارِدَةٍ تَمْجِهُ الْأَسْمَاعُ، وَاسْتِعَاراتٍ  
شَارِدَةٍ تَنْبُو عَنْهَا الطَّبَاعُ، وَلَوْلَا خَوْفُ الْإِطَابِ، وَصُونُ الْكِتَابِ،  
لَا وَرَدْتُ مَا قَرَعَ سَمْعِي مِنْ لَفْظَهُمَا، وَفَرَعَ بَصَرِي مِنْ لَحْظِهِمَا، مَا  
يَصْلُحُ أَنْ يُتَحَدَّى بِهِ الْفَضْلَاءُ، وَيُنَقَّلُهُ فِي أَنْدِيَتِهِمُ الظُّرْفَاءُ، وَيَحْتَقِنُ  
أَنْ يَوْدَعَ كِتَبَ الْهَزَلِ وَالْمُجَوْنَ، وَيَوْرَدَ فِي الْفُنُونِ؛ حِيثُ الْحَدِيثُ

(١) الرُّوم : ٤٧ .

(٢) هَذَا مَا ذَكَرْنَا مِنْ أَنَّ الْمُصْنَفَ يَرِيدُ إِنْسَانًا بَعْيَنِهِ، بِالرَّغْمِ مِنْ أَنَّ

أَمْثَالُ هَذَا الْإِنْسَانِ كُثُرٌ فِي كُلِّ زَمَانٍ وَمَكَانٍ !!

شجونَ، وكيف ما كان (الأمرُ من)<sup>(١)</sup> مجالاتها في الاعتقادات، وجهاتِها ما جرى مجرى الضُّروريات، ما عسى ما يُستدَلُّ به على ما لها في فنون التَّعَقُّلات، ومبلغها من العُلوم والإدراكات، فما سمعته من والده مِراراً، وكان يُصرُّ عليه إصراراً، ويُتَكَبِّرُ على من يحمله<sup>(٢)</sup> على المبالغة إنكاراً: أنه كان في قديم خُوارِزم مئة ألفٍ وعشرون ألفاً من الحِمام، وفي جامعها الموسوم بمسجد سُوكْتَه سبعة آلاف من المدرسين، فقلتُ مرأة: أيها المولى وعلى ما كانت تلك الحِمامات؟ فقال: كانت خُوارِزم بحيث لو رَكِبَ فارسُ عالم بالفروسية دابة قادرَة، وتَعَبَ من طُلوع الفجر إلى غَيْبة الشفق لم يخرج من طُولها ولا من عَرضها.

فقلتُ: وبعد التسليم؟ فما زاد على أنْ خَرَسَ، وما نَبَسَ سوى أنْ عَبَسَ !!

ومنها ما قال عند قصْدِ الطعن في بعض الكُبراء من مشاهير الأولياء: أنَّ فَخْرَ الدِّين الرَّازِي الذي يُقال له: الإمام، حين توجَّه

(١) مطموسة في «الأصل»، ولعل الصواب ما أثبته.

(٢) أي: يحمل هذه القصص التي يذكرها هذا الوالد على خلاف الحقيقة، وسيذكر المؤلَّف قصتين من قصصه، ثم يعقب عليها تعقيباً علمياً.

من خوارزم إلى خراسان كانت له ألف بغلة تحت الأرض، ولا حصر للذهب والفضة، وبعد ما وصلت مقدمة حاشيته إلى خراسان كانت مساقتها في خوارزم فاستفيد أكابر خراسان؟ وقالوا: أيها الإمام: كيف تركت هذا السلطان؟ ولهم مثل هذا الإنعام والإكرام؟ فقال: نعم، إلا أنه كان له مثل هذا في حق بعض الجهلة فلم أجده في نفسي أن أحتمله.

ولعمرى إنه لا ينبغي أن يشك عاقل في أنه ليس على وجه الأرض هذا القدر من الحمام إلا بالتحريف<sup>(١)</sup>، ولا من المدرسين إلا على مهلٍ وتسويف، وأنه لم يكن خوارزم شاه ألف بغلة تحت الذهب والفضة، فضلاً عن الأرض، ولا له عسكراً عشرة فراسخ مع تلك المعاني والعواли، وقدماً كان الأحول يرى الواحد اثنين، ولم تسمع عين تراه ألفاً وألفين، لكن من لم يستئن لم يعبأ بزخرف القول والزور **﴿وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهَ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ﴾**<sup>(٢)</sup>. انتهى.

(١) يعني من «الحمام»، بتخفيف الميم لا تشديدها، وهو الطائر المعروف.

(٢) النور: ٤٠.

وصلى الله على سيدنا محمدٍ وعلى آلـه وصحبه وسلم<sup>(١)</sup>.

---

(١) قال المصنف:

«والله المادي ، وعليه اعتمادي ، حرر الفقير حامد العمادي في يوم الثلاثاء ثاني ربيع الأول الأنور ، سنة اثنين وخمسين ومئة وألف .  
سميت هذه الرسالة بـ «صلاح العالم بإفتاء العالم» وصلى الله على سيدنا  
محمد ، وعلى آلـه وصحبه وسلم تسلییاً ، والحمد لله رب العالمين ».

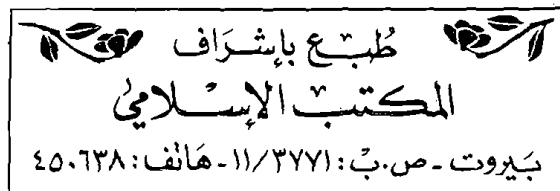
رَفِعُ

عبد الرَّحْمَن الْجَنْبَرِي  
الْأَسْلَمُ لِلَّهِ لِلْفَرْوَانِ

فَهْرِسُ الْمَوْضُوعَاتِ

|          |                            |
|----------|----------------------------|
| ٣ .....  | مقدمة التحقيق              |
| ٤ .....  | أهمية الفتوى               |
| ٥ .....  | تعريف المفتى               |
| ٥ .....  | شروط المفتى                |
| ٧ .....  | فتيا المُقلَّد لا تصح      |
| ٧ .....  | الرد على جهالة المفتين     |
| ٩ .....  | حكم من لم يتأهل            |
| ١١ ..... | النسخة المعتمدة في التحقيق |
| ١١ ..... | منهج التحقيق               |
| ١٣ ..... | موجز ترجمة المصنف          |
| ١٥ ..... | صور المخطوطة المعتمدة      |
| ١٩ ..... | بداية الرسالة              |
| ١٩ ..... | سبب تأليف الرسالة          |

|                                                                      |    |
|----------------------------------------------------------------------|----|
| ذكر المصنف لكتابه «أدب المفتى» وتعديل أبوابه . . . . .               | ٢٥ |
| نقل جواب الشيخ ابن المنقار . . . . .                                 | ٢٨ |
| نقل جواب الشيخ ابن المُرَحْل . . . . .                               | ٢٩ |
| نقل جواب الشيخ أحمد الشويني . . . . .                                | ٣١ |
| نقل جواب الشيخ عبد الرحمن العمادي . . . . .                          | ٣٢ |
| أبيات أبي العلاء المعري في الجهل وأهله . . . . .                     | ٣٥ |
| تفصيل القول في آية ﴿أَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبَعَّثُونَ﴾ . . . . . | ٣٨ |
| صفة حال متسلقي الفتوى . . . . .                                      | ٤٠ |
| سياق المصنف بعض قصص هؤلاء المفتين . . . . .                          | ٤٤ |
| تعقيبه على ذلك . . . . .                                             | ٤٥ |
| خاتمة الرسالة . . . . .                                              | ٤٦ |
| فهرس الرسالة . . . . .                                               | ٤٧ |



رَفِعٌ

بِعِنْدِ الرَّأْسِ عَنِ الْخَرْبَيِّ  
أُسْلَكَهُ لِلَّهِ لِلْفَرْدَوْسِ

رُفْعٌ

بعن الرَّجُونِ الْجَمْيِ  
لِسْكَنِ الْقَبْرِ الْفَرْدَوْكِيِّ